
57

УДК: 23.28             DOI: 10.31249/chel/2022.04.04

Сторчак В.М.1), Сторчак М.В.1), Токарева Е.М.2)

«СВЯТАЯ ТРОИЦА» КОММУНИСТИЧЕСКОГО
СИМВОЛИЗМА ВЕРЫ В КУЛЬТУРЕ СОВЕТСКОЙ

ГРАЖДАНСКОЙ РЕЛИГИИÓ

1)Российская академия народного хозяйства и государственной
службы при Президенте Российской Федерации, Россия, Москва,

v.storchak@yandex.ru, punart89@gmail.com,
2)Московский авиационный институт, Россия, Москва,

e.m.tokareva@mail.ru

Аннотация. Современные представления о религии затрагивают не только
«классические», т.е. традиционные, формообразования, но и светские квазиобра-
зования гражданской религии (Ж.-Ж. Руссо). Разворачиваемая в них логика сво-
дится к следующему: когда-то чисто религиозное иудео-христианское содержа-
ние в процессе эволюции приобрело секулярные аспекты и может выступать в
качестве гражданской религии. В итоге, иудео-христианские мессианские идеи
стали носить квазирелигиозный характер. В советской идеологии такая мировоз-
зренческая трансформация была актуализирована в виде сакрализации персона-
жей истории СССР: вместо христианской веры в Святую Троицу появилась вера в
коммунистическую «Троицу», представленную образами Маркса – Ленина – Ста-
лина.

Ключевые слова: гражданская религия; квазирелигия; сакральность; трои-
ца; Маркс; Ленин; Сталин.

Поступила: 10.05.2022      Принята к печати: 18.07.2022

Ó Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М., 2022



Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М.

58

Storchak V.M.1), Storchak M.V.1), Tokareva E.M.2)

“Holy Trinity” of the communist creed
in the culture of the Soviet civil religionÓ

1) Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administration,
Russia, Moscow, v.storchak@yandex.ru, punart89@gmail.com,

2) Moscow Aviation Institute (National Research University),
Russia, Moscow, e.m.tokareva@mail.ru

Abstract. Modern ideas about religion affect not only its “classical”, i.e. tradi-
tional formations, but also secular quasi-formations – civil religion (J.J. Rousseau). The
logic of their reasoning boils down to the following: once purely religious Judeo-
Christian content in the process of evolution receives secular aspects of its existence
and acts as a civil religion. As a result, Judeo-Christian messianic ideas began to have a
quasi-religious character. In Soviet ideology, such a worldview transformation was
actualized as the sacralization of the characters of Soviet history: instead of the Chris-
tian faith in the Holy Trinity, there appeared faith in the communist “Trinity”, repre-
sented by the images of Marx – Lenin – Stalin.

Keywords: civil religion; quasi-religion; sacredness; trinity; Marx; Lenin; Stalin.

Received: 10.05.2022          Accepted: 18.07.2022

Постановка проблемы

Представители русской философии рассматривали социа-
лизм и марксизм как особую форму секулярной религии – свет-
ской квазирелигии. Иудео-христианские представления и совет-
скую гражданскую религию объединяет не только надежда на
Царство Божье, но и вера в мессию, который осуществит предна-
чертанное в их писаниях «светлое» будущее. Другими словами,
марксизм по своей сути есть одна из разновидностей «религиозно-
юдаистического» или «христианского социализма», решающего
«конечные проблемы человеческой истории». «Социализм имеет
очень старые, древние корни, – пишет Бердяев, – не только соци-
альные, но и религиозные… Социализм претендует быть не только
социальной реформой, не только организацией хозяйственной
жизни, но и новой религией, идущей на смену религии Христа.
Ныне социализм вступает в мир с религиозным притязанием, он

Ó Storchak V.M., Storchak M.V., Tokareva E.M., 2022



«Святая троица» коммунистического символизма веры
в культуре советской гражданской религии

59

хотел бы быть всем во всем, он требует к себе отношения религи-
озного порядка» [Бердяев, 1990].

Теоретические аспекты гражданской религии

Октябрьская революция 1917 г. и последующие события в
советский период показали, что вместо «царистских иллюзий» о
«помазаннике божьем» в народе укоренились «вождистские иллю-
зии» – изменилась форма «иллюзии», но никак ни ее содержание.
Сразу после революции Ленин признавался «Христом современ-
ности» [Сперанский, 1992]. Образы вождей не только формирова-
лись советской пропагандой, народная мифология щедро наделяла
их божественной атрибутикой [Фирсов, 2003].

Их называли «великими», «отцами народов», «солнцами»,
несущими свет («лучезарные», «сияющие», «немеркнущие»), «мо-
гучими», «мудрыми», «вечными», «бессмертными» и т.п. Вот ти-
пичный пример «обожествления» вождя в литературе, в частности,
в стихотворении «Наша надежда Сталин»:

Ты единственный спаситель нашей жизни, ты наш хранитель – Сталин,
Целитель всех болезней нашего сердца, бальзам – Сталин,
Ты око света и исток, солнце мысли против тьмы,
Разрушитель черных, темных туч, блестящая радуга – Сталин…
Вера в наших сердцах всегда светла и нерушима сегодня,
Как долговечное солнце, бесконечный, вечный Сталин

[цит. по: Джрназян, 1988].

Внимательный анализ текста выявляет два основных эле-
мента религиозного мировосприятия – веру в реальное бытие
сверхъестественного существа и веру в сверхъестественные связи
между естественными явлениями. Такого рода мировоззренческий
феномен трактуется в религиоведении как гражданская религия.

Важной составляющей в эволюции религии является также
понятие, которое можно сформулировать как «архетип семьи»,
модифицированный в религиозный триумвират триипостасного
божества. Он характеризуется такими свойствами, как «родствен-
ные связи», «родственные отношения», «старший – младший»,
«более могущественный – менее могущественный», «время проис-
хождения» и т.п.



Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М.

60

С другой стороны, история религии изобилует фактами за-
имствования религиозного содержания одного вероучения другим.
Для характеристики таких заимствований в науке используется по-
нятие «синкретизм» – состояние явления, характеризующееся невы-
деленностью качественно различных элементов или их смешением
во внутренне противоречивую систему. Религиозный синкретизм
подразумевает соединение религиозно чужеродных элементов в
одну целостность. Такое соединение (синкретизация) – типичный
процесс развития практически всех религий, которые в ходе эво-
люции интегрировали в свое содержание идеи и элементы обряд-
ности, заимствованные из существовавших до них верований и
культов. Монотеистические религии хотя и стремились соблюдать
в беспримесном состоянии свою догматику и культ, однако уже на
этапе первоначального формирования не избежали инкорпориро-
вания в свой состав религиозно чужеродных элементов [Забияко,
2006]. К примеру, в мифологическом аспекте генетическая связь
таких монотеистических религий, как иудаизм и христианство, с
первобытными и языческими верованиями была доказана еще
Дж. Фрэзером на огромном этнографическом и фольклорном ма-
териале [Фрэзер, 1989].

Сходные мотивы можно найти и в догматических порядках
различных религий [Христианские … , 1991], к примеру, догмат о
Троице, архетипическая основа которого в различных религиоз-
ных образованиях приобретает свою специфическую форму
(рис. 1–2):

– в Индии в древности существовала вера в Тримурти: Бог
Отец – Савитри, небесное солнечное божество; Бог Сын – Агни;
Бог Дух Святой – Ваю, причем матерью Бога является Майя, а
земным мужем Майи – плотник Твасти;

– в древнем Вавилоне Троицу составляли: Ану – бог неба,
Эа – бог воды и Бэл (Баал, Ваал) – бог всего остального мира;

– у древних египтян была своя Троица: Осирис – Бог Отец,
Изида – матерь божия, Гор – сын божий;

– у скандинавских народов: Один – Бог Отец, Фрея – матерь
божия, Тор – Бог Сын, распоряжающийся громами и др.



«Святая троица» коммунистического символизма веры
в культуре советской гражданской религии

61

Рис. 1. Тримурти (санскр. – «три образа»): Брахма, Вишну, Шива

Рис. 2. Осирис, Изида, Гор

В некоторых религиях, в вероучениях которых присутствует
божественная триада, судьба Бога Сына имеет подобную историю.
По мнению Дж. Фрэзера, образы умирающего и воскресающего
бога (Осирис, Дионис) являют собой символическое олицетворе-
ние сил природы, которая «умирает» зимой и «воскресает» весной.
Согласно Фрэзеру, сюжет об умирающих богах в мифологии вос-
ходит к обычаю древних народов умерщвлять сына правителя (ца-
ря) при неурожаях в целях изменения ситуации [Фрэзер, 1998].

Сакральные персонажи христианской истории заключены в
образе Святой Троицы, которая мистическим образом являет фор-
мулу существования Единого Бога (рис. 3–4).



Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М.

62

Рис. 3. Рис. 4.

Советский символ «Святой Троицы»

Иконография советской гражданской религии также
изображала «классиков марксизма-ленинизма» в виде «Святой
Троицы» (рис. 5–6).

Рис. 5.



«Святая троица» коммунистического символизма веры
в культуре советской гражданской религии

63

Рис. 6.

Рис. 7.

Сравнение христианских описаний сакральных персонажей
с формулами описания вождей мирового пролетариата (ветхоза-
ветный Бог Отец – Карл Маркс, новозаветный Бог Сын (Иисус
Христос) – В.И. Ленин) также показывает идентичность их места
и роли в мировом историческом процессе (рис. 7, табл. 1).



Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М.

64

Таблица 1.

Бог Отец

Един Бог, Отец Слова живого, Премудрости ипостасной и Силы, и Образа вечного,
совершенный Родитель Совершенного, Отец Сына Единородного.

(Григорий Неокесарийский «Изложение веры») [Святые … , 2017]

Карл Маркс / В.И. Ленин

Мы слышим твой голос, кипящий,
как горный поток,
Как мощь водопада, дробящего
скалы в каменья.
Он льется на Север, на Запад,
на Юг, на Восток…
………………………………………

Могучий, широкий, бушующий,
как океан,
Велик и безбрежен твой смерти
не знающий гений…

(Джамбул «Песня о Ленине»)
[Русская литература, 1946]

Бог Отец

Правило истины требует, чтобы мы прежде всего веровали в Бога Отца, Господа
Вседержителя, т.е. совершеннейшего Создателя всех сущих, Который поднял небо на
огромную высоту, утвердил землю с ее стремящимся к низу огромным весом, разлил
моря с их жидкой влагой и все это украсил и наполнил подходящими и подобающими
украшениями … Он не допускает никакого иного высшего Бога … ведь Он Сам заклю-
чил всю вселенную в объятия Своего совершенного величия и могущества. Он всегда
смотрит за Своим творением, проницает все, движет все, оживляет все, наблюдает за
всем и приводит к согласию несхожие природы всех стихий так, что из неравных сти-
хий образуется единый мир, столь сильно скрепленный симпатией, что никакая сила не
может его разрушить, если только Сам Тот, Кто его создал, не повелит ему разрушиться
ради того, чтобы предоставить нам нечто иное и более великое…

…Итак, Бог Отец Устроитель и Созидатель всего, один не имеющий начала, неви-
димый, беспредельный, бессмертный, вечный…

(Новациан «О Троице») [Святые … , 2017]

Карл Маркс / В.И. Ленин

Мир изнывал, окованный цепями,
Мир трудовой рабом бесправным был, –
А он, поднявшись над веками,
К свободе верный путь открыл!
Бессмертен Маркс! Его дела живут
В полете нашем ленинском, орлином.
Не капитал, а всенародный труд
На всей планете будет властелином.

Стал для людей он факелом зовущим,
В бой увлекая пламенем идей.
Бесстрашный, мудрый и могучий,
Влюбленный в правду Прометей.
Мы, коммунисты, – люди новой эры,
Мы избавляем Землю от оков.
Величье Маркса не измерить,
Не счесть его учеников!

(В. Герасимов, Ю. Леднев «Песня
о Марксе») Наши … , 1968]



«Святая троица» коммунистического символизма веры
в культуре советской гражданской религии

65

Сказанное выше необходимо оценивать, учитывая постепен-
но складывавшийся с первых лет советской власти культ Ленина
как «первого свершителя» дела, «теоретического предтечи» рево-
люции (Л.Д. Троцкий) [Троцкий, 1992], «отца-основателя» первого
в мире социалистического государства. Был создан квазирелиги-
озный культ Ленина как Бога Отца. «Его преемник Сталин, – пи-
шет Л.А. Андреева, – подобно древнеегипетским фараонам, по
должности унаследовал божественную природу Ленина, согласно
формуле: «Сталин – Ленин сегодня» [Андреева, 2001]. При этом,
как справедливо утверждает современный исследователь
С.Л. Фирсов [Фирсов, 2003], не принципиально рассуждать о том,
был ли Ленин «Богом – Отцом» социализма или только «сверши-
телем предтечи»; важно иное – религиозное отношение к вождю,
чьи сочинения, наравне с трудами К. Маркса и Ф. Энгельса, были
объявлены классическими, т.е. священными. Без ссылки «на клас-
сиков марксизма-ленинизма» не могла обойтись ни одна научная
работа, точно так же, как в Средневековье никто не мог игнориро-
вать авторитет Библии. Можно сказать, что Ленин стал коммуни-
стическим «человеком без греха», как Богочеловек Христос; все
остальные его соратники и единомышленники ценны тем, что они –
«ленинцы».

Рождению Ленина на страницах поэмы Маяковского «Вла-
димир Ильич Ленин» закономерно предшествует рождение «брата
Маркса» – основоположника «библии» научного коммунизма, ко-
торый «раскрыл истории законы» и повел пролетариат «разить
войною классовой золотого до быка доросшего тельца». Ему уже
тогда представлялось «видение Кремля и коммуны флаг над крас-
ною Москвой». Маркс «поставил на ноги рабочего». Он находится
в «тени прадедов – парижских коммунаров», передающих свой
главный урок новым поколениям борцов за всемирное счастье на-
родов. Именно эти черты типизируют его в поэме, раскрываясь в
данном ему определении:

…старший
ленинский брат
Маркс.



Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М.

66

Таблица 2.

Иисус Христос
Един Господь, единый от единого, Бог от Бога, Начертание и Образ Божества, Сло-

во действенное, Премудрость, объемлющая состав всего, и зиждительная Сила всего
сотворенного, истинный Сын истинного Отца, Невидимый Невидимого, и Нетленный
Нетленного, и Бессмертный Бессмертного, и Вечный Вечного.

(Григорий Неокесарийский «Изложение веры») [Святые … , 2017]

В.И. Ленин
…На бой поднимает народы
закованных стран…
……………………………….
Везде твое пламя: в отваге
испанских бойцов,
В китайских солдатах, идущих
на смерть, ты нетленен.

(Джамбул «Песня о Ленине») [Русская литература, 1946]

Иисус Христос
…Писание столь же ясно объявляет Христа Богом, сколь и Бога называет челове-

ком. Оно столь же четко описывает Иисуса Христа как человека, сколь и Христа Госпо-
да также описывает как Бога, поскольку указывает, что Он был не только Сын Божий,
но и человеческий. …Таким образом, если обычные, человеческие проявления доказы-
вают наличие в Нем человеческой слабости, то Его великие деяния подтверждают при-
сущую Ему Божественную власть. …стало быть, Сын хотя и родился от Отца, всегда
существует в Отце… Вместе с тем Сын должен быть начало, поскольку [от Него] рож-
дается.

Итак, Бог исшел от Бога, став как Сын вторым Лицом после Отца, но не лишая Отца
того [преимущества], что Тот есть единый Бог.

…Бог Отец есть Бог всего сущего и начало меньше [Отца], зная, что Сам существует
в Отце, получая Самого Своего Сына, Которого он родил Господом, а Сын есть Бог
всего остального, поскольку Бог Отец поставил начальствовать над всем Того, Кого Он
родил. (Новациан «О Троице») [Святые … , 2017]

В.И. Ленин
Чаще всего Ленин выступает в образе долгожданного для «всего трудового челове-

чества» мессии, вождя-освободителя «угнетенных народов мира».
В творчестве В. Маяковского этот образ дан как выражение извечной мечты народа

о своем заступнике, которого призывают время, народ, человечество: Приходи, // за-
ступник // и расплатчик!

Его зовут русские рабочие, негры на «золотистых полях юга», солдаты на братских
могилах, погибшие за чужие интересы. Все они говорят об одном: Мы родим, // пошлем, //
придет когда-нибудь // человек, // борец, // каратель, // мститель!

Ветхозаветные мессианские пророчества перекликаются у
Маяковского с мессианскими пророчествами русской народниче-



«Святая троица» коммунистического символизма веры
в культуре советской гражданской религии

67

ской и революционно-демократической мысли Радищева, Черны-
шевского, Желябова, Алексеева и многих других.

Маяковский в поэме нарисовал образ великого Ленина и
вместе с тем выразил народные представления о могучем, бес-
смертном вожде – подлинном отце и учителе. Гениальная прозор-
ливость и дальновидность Ленина, его мирское, плотское и мисти-
ческое, внеземное начало раскрывается в следующих строчках:

Он земной,
но не из тех,
кто глазом
упирается
в свое корыто.
Землю
всю
охватывая разом,
видел
то,
что временем закрыто.

Смерть Ленина, как и смерть, воскрешение и вознесение
Иисуса Христа, не прекратила его дело, которое продолжили со-
ратники и последователи:

Стала
величайшим
коммунистом-организатором
даже
сама
Ильичева смерть.

Вместо второй ипостаси «тринитарного Бога» – Иисуса
Христа советская литература часто изображала Ленина в качестве
незримого руководителя революционного дела – строительства
коммунизма – вместе с его соратниками-большевиками («апосто-
лы-ученики»). Ленин здесь выступает в качестве вездесущего и
незримого Святого Духа (табл. 3,4).



Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М.

68

Таблица 3.

Святой Дух

И един Дух Святой, от Бога имеющий бытие и через Сына явившийся [людям], Об-
раз Сына, Совершенный Совершенного, Жизнь, …в Нем же является Бог Отец, сущий
над всем и во всем, Бог Сын, Который через все.

(Григорий Неокесарийский «Изложение веры») [Святые … , 2017]

В.И. Ленин

Мой Ленин! Тебе эта песня сейчас.
Мой Ленин, живешь ты в каждом из
нас (курсив мой. – В.С.),
Как солнце, согрев миллионы,
Миллионы тех, кто с нуждой дружил,
Миллионы тех, кто без родины жил,
Миллионы людей угнетенных!

(Джамбул «В мавзолее Ленина»,
1936)

Я счастлив,
что я
этой силы частица,
что общие
даже слезы из глаз…

(В. Маяковский
«Владимир Ильич Ленин»)

…вашим,
      товарищ,
         сердцем
             и именем
думаем,
     дышим,
         боремся
             и живем!

(В. Маяковский «Разговор
с товарищем Лениным»)

Ленинское «всевидящее око», как и Святой Дух, пребывает
во всем и витает везде в поэме Маяковского «Хорошо»:

И знал я,
что все
раскрыто и понято
и этим
глазом,
наверное, выловится –
и крик крестьянский,
и вопли фронта,
и воля нобельца,
и воля путиловца [Русская … , 1972].



«Святая троица» коммунистического символизма веры
в культуре советской гражданской религии

69

Таблица 4.

Святой Дух
…авторитет веры и… писаниями побуждает нас после этого верить в Духа Святого,

Который был издавна обещан Церкви, но пришел в строго установленное время.
…Этого Духа Святого Господь Христос иногда называет Утешителем (Ин. 15:26), ино-
гда говорит, что Он – Дух истины… ведь именно он укорял народ [Израильский] в по-
роках… поскольку презрели Закон. …Он есть Тот, Кто укреплял души и умы апостолов,
Кто распределял евангельские таинства, Кто был для них Божественным Просветите-
лем; укрепленные Им, он ради имени Господа не страшились ни темниц, ни оков, на-
оборот, даже презирали власти века сего и мучения, будучи Им вооружены и укреплены
и обладая дарами, которые Тот же Самый Дух словно некие украшения раздает и уделяет
Церкви – Невесте Христовой. Он – Тот, Кто поставляет в Церкви пророков, наставляет
учителей, раздает дар языков, творит чудеса и исцеления, совершает чудесные деяния,
дарует различение духов, распределяет управления, внушает советы, приуготовляет,
раздает все остальные благодатные дары и так делает Церковь Господню повсюду и во
всем совершенной и исполненной. …Он Тот, Кто укрощает ненасытные желания, обуз-
дывает неумеренны вожделения,.. побеждает распаленные страсти, отвращает от пьян-
ства, изгоняет жадность, избегает роскошных пиршеств, ограничивает привязанности,..
сокрушает еретиков, изгоняет порочных, охраняет Евангелия,.. исправляет уклонив-
шихся, обличает неверных, выводит на чистую воду лицемеров, порицает порочных,
хранит Церковь нетленной и неоскверненной в вечной святости девственности и истин-
ности. (Новациан «О Троице») [Святые … , 2017]

В.И. Ленин
День за днем идут года –
Зори новых поколений.
Но никто и никогда
Не забудет имя: Л е н и н.

Ленин всегда живой,
Ленин всегда с тобой
В горе, в надежде и радости.
Ленин в твоей весне,
В каждом счастливом дне,
Ленин в тебе и во мне (курсив
мой. – В.С.).

(Л. Ошанин,
«Ленин всегда с тобой»)

Мы слышим твой голос, батыр
(богатырь. – В.С.) человечества – Ленин!
Глаза твои видим. Как летнего солнца лучи,
Они согревают сердца нам во время сраже-
ний.
От блеска их сразу теряют покой богачи,
Бледнеют от страха душители и палачи,
А мы наступаем, как ты завещал это, Ленин!
…………………………………………………
…В геройстве штурмующих черный фашизм
храбрецов,
В упорстве томящихся в тюрьмах народных
борцов –
Везде твое пламя, борьбу вдохновляющий
Ленин.
Бессмертен твой образ! Мильоны, шагая в
рядах,
Ему подражают, горя в благороднейшем
рвенье.
Растишь ты героев – на фабриках и на полях,
Они с орденами… На их золотых орденах
Твой образ, любимый, забвеньем не тронутый
Ленин...

(Джамбул «Песня о Ленине»)
[Русская литература, 1946]



Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М.

70

Во времена культа личности образ Сталина также приобрел
сакральный характер (рис. 8–9), становясь зачастую вместо Лени-
на третьей ипостасью Божественного начала – Святым Духом
(рис. 10), «источаемым» от классиков марксизма-ленинизма:

Рис. 8.

Рис. 9.

Рис. 10.



«Святая троица» коммунистического символизма веры
в культуре советской гражданской религии

71

…Бессмертен твой образ (Ленина. – В.С.)! Ты жив в напряженной борьбе,
В огнях электричества, в чистом сиянии стали,
И в песнях народа, и в нашей счастливой судьбе,
И в том, кто один в гениальности равен тебе,
Кого мы зовем, как отца и водителя, – Сталин!

(Джамбул «Песня о Ленине») [Русская литература, 1946]

Для советских поэтов ленинизм / сталинизм был неиссякае-
мым источником творческого вдохновения и духовного горения
советского человека:

…Чтоб сделать
               счастливой жизнь,
Чтоб покончить с бедой
                 и с войной
                 навсегда, –
Как воздух для жизни,
Как хлеб
             и вода,
Необходим
            ленинизм!

(А. Ласуриа «О самом необходимом»)

Именно эта «дивная сила», которую дали Ленин и Сталин,
явилась для советского человека источником дальнейших сверше-
ний и достижений, она воспитывает волю и ведет человека по
жизни:

Есть дивная сила, что прежде не знали, –
Мы в грозах ее обрели.
Нам с нею открылись просторы и дали,
Нам дал ее Ленин, нам дал ее Сталин –
На радость народов земли.

…Сегодня та сила врачует все раны, –
И край восстает из руин…

Та сила ведет нас вперед неуклонно,
И четок уверенный шаг.
И тверже нет воли – в огне закаленной.
Вся в солнечных волнах лазурь небосклона.
Развеяны холод и мрак.



Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М.

72

Той силы полны, мы бесстрашно, спокойно
В грядущее наше глядим…

(Я. Колас «Родному краю и народу»)

И в годы суровых испытаний эта духовная, революционная
сила помогает советским людям преодолеть все напасти и невзго-
ды войны. Обращаясь к «комвзводу железного Зарайского полка»,
поэт Владимир Луговской говорит:

Ты видел дух трагедии,
                            дух песни,
                                  властной, трубной.
Тот дух,
          что в бой
                  разутые дивизии
                                            кидал,
Тот,
     что пронес
                 по душам и по трупам
Седой
        октябрьский гимн –
                                «Интернационал».

(В. Луговской «Царь Эдип»)

Духовное начало не только ее персонифицированных вож-
дей, но и самой революции – важная составляющая произведений
пролетарских поэтов. Обращение советских литераторов к Париж-
ской коммуне, к «Интернационалу» означало связывание воедино
духовных начал французской и русской революций (рис. 11–12)
так же, как и французские поэты-коммунары связывали пролетар-
скую революцию в Париже 1870–1871 гг. с революциями во
Франции 1789 и 1848 гг. соответственно. Так, главной художест-
венной задачей поэмы Эжена Потье «Парижская коммуна» (1876)
было создание духовного образа пролетарской революции с ее ве-
ликодушными и справедливыми гуманистическими стремлениями.
Она желала возродить на земле гармонические отношения «догре-
ховного» существования человека и Бога, человека и окружающей
действительности вместо того «хаоса», каким стал буржуазный
«порядок» после «грехопадения»:



«Святая троица» коммунистического символизма веры
в культуре советской гражданской религии

73

Рис. 11.

Рис. 12.

Париж призвал тебя (Коммуну. – В.С.), на земле проклятой
День стал светлей.
Ты светлая душа, мозг пролетариата
И мозг его костей.

В общественных делах народ, и не читая
Дает себе отчет.
«Рабочий! Ты – ничто, стань всем!» И, понимая,
Рабочий восстает…

(Э. Потье «Парижская коммуна»)



Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М.

74

С восторженным пафосом говорит поэт о грядущем Армагед-
доне возмездия. Разгорается пламя, которое уже не потушишь. Это
пылает гнев возмущенных народов. Огонь взметается к самому не-
бу: «Признавай же свою вину или умирай! – обращается поэт к ста-
рому обществу. – Мы победили тебя ради общего блага. Признавай
декретом равенство, Коммуну и красное знамя…» [Данилин, 1966].

Рис. 13.

В поэме «Христос воскрес» (1918) Октябрьская революция в
России представляется Андреем Белым как факт продолжающейся
мировой мистерии:

Россия,
Ты ныне
Невеста…
Приемли
Весть
Весны…

Сам поэт подчеркивал, что тема поэмы – интимнейшие, ин-
дивидуальные переживания, независимые от страны, партии или
времени [Орлов, 1976]. Внутреннее ядро произведения – «пережи-
вания Голгофы самосознания» в свете евангельского мифа о смер-
ти и воскресении Христа, трансформированного в тему распада
старого и рождения нового мира, одухотворенного революцион-
ным содержанием:



«Святая троица» коммунистического символизма веры
в культуре советской гражданской религии

75

Вестью овеяны,
Души прострем –
В светом содеянный
Радостный гром.

В неописуемый,
В огненный год, –
Духом взыскуемый
Голубь сойдет.

(А. Белый «Христос воскрес»)

«Голгофа самосознания», ощущения предвестия или прихо-
да мессии в мир – важная составляющая в революционной темати-
ке советских писателей. Так, Ниловна в романе Максима Горького
«Мать», думая о сыне, о его предшественниках и соратниках,
представляла их в виде одного огромного человека, полного неви-
данной силы, неустанно идущего по земле, очищая с нее вековую
плесень лжи, обнажая перед глазами людей простую и ясную
Правду. И эта великая воскресшая Правда зовет к себе всех, равно
обещая свободу от жадности, злобы и лжи – трех чудовищ, кото-
рые поработили и запугали циничной силой весь мир. Силы этого
человека растут с каждым днем. Приближается момент, когда он
могучим ударом столкнет в пропасть чудовищ, обезобразивших
жизнь. Этим человеком является «простое, емкое, как сердце, сло-
во – Товарищ!», сверкающее «яркой, веселой звездой, путеводным
огнем в будущее» [Овчаренко, 1956].

У других писателей этим «огромным человеком, полным не-
виданной силы», является сам Христос как символ революционно-
го переустройства мира. У Александра Блока в поэме «Двена-
дцать» уже упоминается его имя, хотя сами очертания Мессии
видны еще не совсем отчетливо:

…Впереди – с кровавым флагом,
И за вьюгой невидим,
И от пули невредим,
Нежной поступью надвьюжной,
Снежной россыпью жемчужной,
В белом венчике из роз –
Впереди – Исус Христос.

(А. Блок «Двенадцать»)



Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М.

76

Рис. 14.

Рис. 15.

«Александр Блок, – писал о поэме в 1922 г. поэт Эдуард Баг-
рицкий, – первый увидел за кровью, забрызгавшей улицы, за низ-
ким густым дымом пожаров и огнем выстрелов ясный лик рево-
люции. Он олицетворил ее в облике Христа, несущего миру новое
учение. Это Христос – социалист, идущий под красными флагами



«Святая троица» коммунистического символизма веры
в культуре советской гражданской религии

77

впереди 12 красногвардейцев… через кровь и грязь к нестерпимой
заре мирового освобождения» [Рождественская, 1967].

Для Павло Тычины, как и для Блока, идея святости, чистоты
революции и ее целей ассоциировалась в его раннем творчестве с
образом Иисуса Христа. В трагическое для большевиков после
революции (1918–1919) время правления на Украине монархистов
и националистов картины расстрелов и виселиц ассоциируются у
поэта с картиной распятия Христа. Блоковский Иисус Христос,
который ведет за собой героев «Двенадцати», будет распят теперь
врагами революции, а те, кто пошел за ним, – расстреляны. В поэме
«Мать Скорбящая» четко прослеживается евангельский сюжет
распятия Христа и последующие переживания Девы Марии, толь-
ко здесь у Тычины в качестве Богоматери выступает революцион-
ная Украина, детей которой распинают супостаты:

По нивам проходила
Не пашнями – межами.
Печаль пронзала сердце
Колючими ножами.

…Взглянула – всюду тихо.
Лишь чей-то труп средь хлеба…
Колосья ей спросонья:
«Возрадуйся, о Дева!»

Колосья ей спросонья:
«Побудь, побудь ты с нами!»
Склонилась Матерь божья,
заплакала слезами.

…Взглянула – всюду тихо,
Лишь злаки трепетали:
– За что тебя убили,
За что тебя распяли?

Но не напрасна была жертва Иисуса Христа и его соратни-
ков. Из крови борцов вырастают цветы грядущей свободы:

По нивам проходила.
Могилы все далече, –
А ветры ей навстречу –
воскрес Сын Человечий!



Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М.

78

Христос воскрес? – Ужели?
Не ведаю, не знаю.
Вовек не будет рая
Для нив кровавых края.

Христос воскрес, Мария!
Цветами зверобоя
Из крови мы гурьбою
Взошли на поле боя.

(П. Тычина «Мать Скорбящая»)

И где-то там, вдали, уже идет бой за дело ее Сына. Скоро
снова зазвучит под этими украинскими небесами гул народного
ликования, провозглашающего новую, светлую и счастливую
жизнь, – таков лейтмотив произведения автора.

Заключение

Религия как общественное явление имеет давнюю историю
своего существования. В процессе эволюции она прошла различ-
ные стадии своего формообразования, от первобытно общинных
до монотеистических мировых религий. В процессе секуляриза-
ции, начиная с XVIII в., многие зачинатели различных философ-
ских школ или общественных направлений предрекали гибель
«религиозных предрассудков» и самой религии как общественного
феномена в будущем. Тем не менее, по оценкам ряда современных
исследователей, религия сегодня не только не утрачивает свои по-
зиции, но и, наоборот, приобретает все большее значение в миро-
вой истории. С возникновением новых религиозных движений
(НРД) ХХ век стал свидетелем появления и нового общественного
феномена – гражданской религии. Одним из представителей этого
нового квазирелигиозного образования была советская идеология,
которая удивительным образом инкорпорировала в себя многие
положения не только христианской, но и более древних религий.
Квазирелигиозное мировоззрение выполняло важнейшую функ-
цию в СССР. Оно было лейтмотивом его существования и опреде-
ляло политические и социальные структуры советской власти.

Важной составляющей советской квазирелигии была сакра-
лизация трех «вождей мирового коммунистического движения» –
Маркса, Энгельса, Ленина. Впоследствии, во времена культа лич-



«Святая троица» коммунистического символизма веры
в культуре советской гражданской религии

79

ности, к этой «троице» сакрализованных вождей был присоединен
и Сталин – «вождь всех времен и народов». В культуре советской
гражданской религии эта «святая троица» легко трансформирова-
лась в следующие сюжеты: Бог Отец (Карл Маркс и Фридрих Эн-
гельс) – Бог Сын – Христос (Ленин) – Бог Святой Дух (Сталин).
После развенчивания культа личности Сталина и последующей его
десакрализации классическим изображением «святой троицы»
коммунистического символа веры в советской культуре стал три-
умвират Маркс – Энгельс – Ленин, который и просуществовал до
конца истории СССР.

Список литературы

Абрамов А. Поэтическое мастерство Маяковского в поэме «Владимир Ильич Ле-
нин». – Воронеж : Воронежское книжное издательство, 1953. – 198 с.

Андреева Л.А. Религия и власть в России: религиозные и квазирелигиозные док-
трины как способ легализации политической власти в России. – Москва : Ла-
домир, 2001. – 251 с.

Бердяев Н.А. Философия неравенства. – Москва : ИМА-Пресс, 1990. – 288 с.
Данилин И.Д. Поэты Парижской Коммуны. – Москва : Наука, 1966. – 477 с.
Джрназян Л.Н. Культ и раболепие // Социологические исследования. – 1988. –
№ 5. – С. 65–72.

Забияко А.П. Синкретизм религиозный // Религиоведение : энцикл. словарь. –
Москва : Академический Проект, 2006. – С. 984.

Наши песни (песенник). – Москва : Всесоюзное издательство «Советский компо-
зитор», 1968. – Вып. 8. – 77 с.

Овчаренко А.И. О положительном герое в творчестве М. Горького (1892–1907). –
Москва : Советский писатель, 1956. – 585 с.

Орлов В.Н. Перепутья. Из истории русской поэзии начала ХХ века. – Москва :
Худож. лит., 1976. – 367 с.

Рождественская И.С. Поэзия Эдуарда Багрицкого. – Ленинград : Худож. лит.
Ленинградское отделение, 1967. – 311 с.

Русская литература : хрестоматия / Н.И. Кудряшов, В.В. Литвинов, Н.В. Рефор-
маторская, М.А. Рыбникова, Н.А. Трифонов. – Москва ; Ленинград : Учпедгиз,
1946. – Ч. 3. – 388 с.

Русская советская поэзия. Традиции и новаторство. 1917–1945. – Ленинград :
Наука. Ленинградское отделение, 1972. – 379 с.

Святые Отцы и учители Церкви : антология : в 2 т. – Москва : Общецерковная
аспирантура и докторантура им. Святых равноапостольных Кирилла и Мефо-
дия : Издательский дом «Познание», 2017. – Т. 1 : Церковная письменность до-
никейского периода (I – начало IV вв.). – 384 с.



Сторчак В.М., Сторчак М.В., Токарева Е.М.

80

Сперанский В. Религиозно-психологические наброски современной России //
Путь: орган русской мысли. – Москва : Информ-Прогресс, 1992. – Кн. 1 (I–IV). –
752 с.

Троцкий Л. Моя жизнь. Опыт автобиографии. – Иркутск : Вост.-Сиб. кн. изд.,
1992. – 605 с.

Фирсов С.Л. Перевернутая религия: советская мифология и коммунистический
культ (К вопросу о «новом революционном сознании» и «освобожденном» че-
ловеке) // Государство, религия, церковь в России и за рубежом : информаци-
онно-аналитический бюллетень. – 2003. – № 1 (30). – С. 5–20.

Фрэзер Дж. Дж. Золотая ветвь: исследование магии и религии. – Москва : АСТ,
1998. – 784 с.

Фрэзер Дж. Дж. Фольклор в Ветхом завете. – Москва : Политиздат, 1989. – 541 с.
Христианские и еврейские праздники, их языческое происхождение и история. –
Москва : СП «Арком», 1991. – 176 с.

References

Abramov, A. (1953). Poetic mastery of Mayakovsky in the poem “Vladimir Ilyich
Lenin”. Voronezh: Voronezhskoe Knizhnoe Izdatelstvo.

Andreeva, L.A. (2001). Religion and power in Russia: Religious and quasi-religious
doctrines as a way to legalize political power in Russia. Moscow: Ladomir.

Berdyaev, N.A. (1990). Philosophy of Inequality. Moscow: IMA-Press.
Danilin, I.D. (1966). Poets of the Paris Commune. Moscow: Nauka Publishing House.
Jrnazyan, L.N. (1988). Cult and subservience. Sociological research.
Zabiyako, A.P. (2006). Syncretism religious. Religiovedenie. In: Encyclopedic dictionary.

Moscow: Akademicheskii Proekt.
Nashi pesni (songbook). Vol. 8. (1968). Moscow: Vsesoyuznoe izdatelstvo “Sovetskii

kompozitor”.
Ovcharenko, A.I. (1956). On the positive hero in the works of M. Gorky (1892–1907).

Moscow: Soviet Writer.
Orlov, V.N. (1976). Pereputya. From the history of Russian poetry of the early twentieth

century. Moscow: Khudozh. lit.
Rozhdestvenskaya, I.S. (1967). Poetry of Eduard Bagritsky. Leningrad: Khudozhest-

vennaya Literatura.
Кudryashov, N.I., Litvinov, V.V., Reformatorskaya, N.V., Rybnikova, M.A., Tri-

fonov, N.A. (1946). Russian literature: textbook-reader. Ch. 3. Moscow, Leningrad:
Uchpedgiz.

Russian Soviet Poetry. Traditions and innovation. 1917–1945. (1972). Leningrad:
Nauka Publishing House.

Holy Fathers and Teachers of the Church. Anthology. In 2 vols. Volume 1. Church
writing of the pre-Nicene period (I – early IV centuries). (2017). Moscow: All-
Church Postgraduate and Doctoral School named after Saints Cyril and Methodius
Equal-to-the-Apostles, Publishing House “Cognition”.



«Святая троица» коммунистического символизма веры
в культуре советской гражданской религии

Speransky, V. (1992). Religio-psikhologicheskie sketches sovremennoi Rossii. Putʼ:
Organ russkoi mysli. Moscow: Inform-Progress. Book 1 (I–IV).

Trotsky, L. (1992). My Life. Autobiography experience. Irkutsk: Vost.-Sib. Kn. ed.
Firsov, S.L. (2003). Inverted religion: Soviet mythology and communist cult (To the

question of “new revolutionary consciousness” and “liberated” man). State, religion,
church in Russia and abroad. Information and Analytical Bulletin, 1(30).

Fraser, J.J. (1998). The Golden Bough: A Study of Magic and Religion. Moscow: Iz-
datelstvo AST.

Fraser, J.J. (1989). Folklore in the Old Testament. Moscow: Politizdat.
Christian and Jewish holidays, their pagan origin and history. (1991). Moscow: Arkom.




